
MAGYAR ORVOSI NYELV   2025/1 25

SZABÓ MÁRIA
szabomari35@gmail.com 

Semmelweis Egyetem Szaknyelvi Intézet

Lélekfelfogás az ókorban

https://doi.org/10.61333/mony.20994 

ABSZTRAKT
Az írás az ókori lélekfelfogás rövid és korántsem teljes is-
mertetésével keresi a választ arra, hogyan jöttek létre azok 
a kifejezések, amelyek a mai napig használatosak az orvosi 
nyelvben, mint például a schizophrenia, bradyphrenia, oli
gophrenia. Az ezeknek a szavaknak a tövében szereplő -phren-  
(gr. phrén) szóelem eredetileg rekeszizmot jelentett. A lélek 
és a testi betegségek összefüggése a sámánisztikus elképze-
lések óta ismert. Az alábbi tanulmány azt vizsgálja, hogyan 
változott az ókori és a későbbi gondolkodásban a lélegzet-
ről, a lélekről, az animus és az anima, valamint a vis vitalis 
és a vis animalis kettősségéről való felfogás. Még a XVIII. 
században is tartotta magát az az elképzelés, mely szerint 
ezek károsodása okozhatja a testi betegségeket.

Kulcsszavak: lélek, thümosz, phrén, érzelmek, gondol-
kodás, animus, anima, betegségek

ABSTRACT
CONCEPTIONS OF THE SOUL IN ANTIQUITY
This article is a brief and by no means complete descrip-
tion of the ancient concept of the soul. How do medical 
terms like schizophrenia, oligophrenia, bradyphrenia, and 
so on, where the phren originally means diaphragm relate 
to the soul? The connection between the soul and physical 
illnesses has been known since shamanistic times. How did 
the breath-soul, animus-anima, vis animalis, and vis vita-
lis develop further, and could their damage cause diseases 
even according to 18th-century ideas? 
Keywords: soul, thymos, phren, emotions, cogitation, ani-
mus, anima, diseases

1. BEVEZETÉS
Csupán egyetlen szerzőnek a lélek mibenlétéről, feladata-
iról, fajtáiról vallott elképzelését tárgyaló szakirodalom is 
csaknem könyvtárnyi mennyiségű tételt számlál. Ennek 
a hatalmas irodalomnak a feldolgozása szinte lehetetlen 
vállalkozás volna, nem is teszek kísérletet erre. Tanulmá-
nyomban ókori szerzők fennmaradt írásai alapján szeret-

nék néhány sajátosságra rámutatni a lélekfogalom fejlődé-
sét illetően.

A lélegzet és a lélek egyenlő volt az élettel (nemcsak az 
ókori görögöknél, hanem minden kultúrában, így a sámán-
hitben is), és a lélek feladatai közé tartoztak mindazok a 
tevékenységek, amelyeket ma az agynak és az érzékszer-
veknek tulajdonítunk. Ahhoz, hogy megértsük az olyan 
orvosi terminusokat, mint a schizophrenia, bradyphrenia, 
oligophrenia, euthymia, dysthymia, meg kell ismernünk a 
lélek ókori elnevezéseit. Ismerve a phrén szó ’rekeszizom’ 
jelentését, joggal lepődhetünk meg, hogy a schizophrenia 
’tudathasadás’, a bradyphrenia ’lassú agyműködés, lassú 
gondolkodás’, az oligophrenia ’gyengeelméjűség’ jelentésben 
használatos, és hogy a thümosz (eredetileg ’lélek’ jelentésű) 
szó jelentése hogyan alakul az euthymia terminusban ’jó 
hangulat’-tá, ’jó közérzet’-té, a dysthymia szakkifejezésben 
pedig ennek az ellenkezőjévé. A phrén és a thümosz szavak 
már a homéroszi eposzokban is előfordulnak, és mindket-
tőnek köze volt a gondolkodáshoz és az érzelmekhez.

A schizophrenia szakkifejezést a görög szkhizó ’szétvág, 
hasít’ igéből és a phrén ’lélek’ szóból alkotta meg 1911-ben 
a svájci pszichiáter, Eugen Bleuler (1857–1939). A brady-
phreniát először az ugyancsak svájci neurológus, François 
Naville írta le a XX. század elején, amikor a járványos en-
cephalitis lethargicát tanulmányozta. A görög jelentés ’las-
sú ész, csökkent mentális működés’, amelyet különböző 
betegségekkel kapcsolatban is leírtak, így például a Parkin-
son-kór, Alzheimer-kór, Hungtington-kór, schizophrenia, 
dementia, B12-vitamin-hiányos állapot esetén. Az oligo
phrón (ma oligophrén) már az ókorban is használt kifejezés, 
azt jelentette, hogy ’kevéssé értelmes, kevés eszű’. A para
phrón (paraphrén) szintén használatos az ókorban, jelentése 
’az, akinek a gondolkodása ellenkezik a józan ésszel, őrült’. 
A paraphrenia ma olyan elmebántalomra használt kifejezés, 
amely érzékcsalódásokon alapuló téveszméket jelent.

A thümosz az érzelmek, indulatok székhelye is, így je-
lentheti a hypothymia a nyomott kedélyállapotot, az ér-
zelmi reakciók csökkenését, a hyperthymia (akárcsak az 
euphoria) a kórosan emelkedett hangulatot. Az euthymia 
és a dysthymia ókori eredetű szavak, több ókori szerzőnél 

LÉLEKFELFOGÁS AZ ÓKORBAN 25-33.

mailto:szabomari35@gmail.com
https://doi.org/10.61333/mony.20994


MAGYAR ORVOSI NYELV   2025/126

előfordulnak, így Platónnál, Arisztotelésznél, Démokri-
tosznál, Plutarkhosznál. Az euthümeó ’jó hangulatban 
van’ ige többek között Arisztotelésznél a Problématában, 
a düszthümia ’csüggedés, melankólia’ jelentésben például 
Euripidész Médeia című drámájában. Mind a két kifejezést 
a mai napig használjuk a beteg kedélyállapotának, közérze-
tének leírására.

A következőkben áttekintem, hogy a legrégibb időkben 
milyen elképzelések éltek a lélek mibenlétével és feladata-
ival kapcsolatban, és hogy mindez hogyan függött össze a 
gyógyítással.

2. A SÁMÁNIZMUS LÉLEKFELFOGÁSA
Az írott forrásokat megelőzően a sámánizmus lélekfelfo-
gása adhat támpontokat a korai elképzelésekre a lélekkel 
kapcsolatban. Mircea Eliade (1) számos példát ismertet a 
sámánisztikus lélekfelfogásról, Frazer Az aranyágban (2) 
szintén foglalkozik a kérdéssel, akárcsak Dodds (3), aki a 
lélekről szóló későbbi görög tanítások egy részét, illetve bi-
zonyos iatromantészek, orvosjósok működését a sámániz-
mus hitére vezeti vissza.

A jakutok hite (1a) szerint a jók és a rosszak haláluk-
kor egyaránt az égbe kerülnek, ahol lelkük madáralakot ölt 
(vö. egyiptomi ba lélek), és a lélekmadarak a világfa ágaira 
telepednek le. Szintén madáralakban képzelik el a lelket bi-
zonyos indián törzsek. A kiváltságosok testét elégetik, és 
ezek lelke a füsttel együtt az égbe száll, ahol a földi élethez 
hasonló életet élnek a továbbiakban. A tűz a halál után égi 
életet biztosít, így a villám sújtotta emberek lelke is az égbe 
jut. Azonban a betegséget követő halál az alvilágba juttatja 
az embert, ugyanis a betegségeket a rossz szellemek, dé-
monok vagy a halottak okozzák. Mivel a halottak csak a 
temetés után három, hét vagy negyven nappal indulnak el 
új hazájukba, addig az élők közelében tartózkodnak, kü-
lönféle módokon a halott lelkét meg kell téveszteni, hogy 
ne vihesse el az élőket. Természetesen a halott házában a 
sámánnak tisztító szertartást kell elvégeznie ezeken a na-
pokon, a hozzátartozók pedig étel- és italáldozatot mutat-
nak be halott hozzátartozójuknak (1a).

A sámánok fő feladata a gyógyítás (1b) Közép- és 
Észak-Ázsiában, mivel a sámánok az emberi lélek legjobb 
ismerői. A betegségek oka ugyanis többnyire a lélekvesztés, 
amelyet okozhat a lélek eltévedése, illetve démonok által 
történt ellopása. Azért nem szabad az alvót hirtelen feléb-
reszteni, mert a lelke álmában távol jár, látja a távoli helye-
ket, embereket, és elvégzi azokat a cselekedeteket, amelye-
ket az ember álmában lát. Ha hirtelen felébresztik az alvót, 
akkor a léleknek nincs ideje visszatérni a testbe. Ugyanez 
az oka annak is, hogy az alvó embert nem szabad máshová 
szállítani, és külsejét nem szabad megváltoztatni, mert a lel-

ke nem talál vissza, vagy nem ismeri fel a megváltozott kül-
sőt (1c, 2b). Szintén ez az egyik oka az egyiptomiak mumifi-
kálási eljárásainak, ahhoz ugyanis, hogy a lélek felismerje 
a testet, hasonlítania kell az élőhöz. A betegség oka tehát a 
lélekvesztés, a sámán feladata pedig az, hogy felkutassa és 
visszahelyezze a lelket az ember testébe. Előfordulhat, hogy 
démonok is megszállják az illetőt, nemcsak a lelke vész el, 
így mind a két okot ki kell küszöbölnie a sámánnak a gyó-
gyulás érdekében. Vannak olyan álmok, amelyek a lélek 
szökését idézik elő, ellophatják a lelket a holtak, akik nem 
akarnak a holtak birodalmába átkelni, illetve a beteg lelke 
elcsavarog, nem talál vissza a testébe (1d). Az indonézek-
nél az embernek három vagy hét lelke is lehet, a halál után 
az egyik a sírban marad, egy leszáll a holtak birodalmába, 
egy pedig az égbe megy (1e). Más népek is azt feltételezték, 
hogy több lelke van az embernek: a Fraser alsó folyása mel-
lett élő indián törzsek szerint az embernek 4 lelke van (2a). 
Általános felfogás az is, hogy a lélek alvás közben átmeneti-
leg távozik, a halálnál azonban tartósan távol marad.

3. AZ ÓKORI MEZOPOTÁMIA ÉS EGYIPTOM 
LÉLEKFELFOGÁSA
Az ókori Mezopotámiában négy lélek- vagy szellemfoga-
lom (4a) volt, amelyeket meglehetősen nehéz meghatároz-
ni, és mindegyiknek több aspektusa ismert. Az ilu megfelel 
a görög eudaimónnak; az, akinek jó daimónja van, szeren-
csés. Az ilu egyúttal a szellemi képességet, az emberben 
lakozó valamiféle istenit jelenti. A lamassu a hasonmás, a 
szobor, a görög eidólonhoz lehet hasonlítani, amely az il-
lető sajátos testi vonásait tükrözi, ilyen az egyiptomiaknál 
a ka lélek, az ember hasonmásában megnyilvánuló külső 
lélekfogalom. A šedu az egyén életerejének és nemi képes-
ségeinek a kifejezése, mely a római geniushoz hasonló, az 
ištaru pedig a sors. Mindezen lelkek vagy szellemek kap-
csolatban állnak a szerencsével, és mindnek van valami-
lyen kapcsolata a démonok vagy a holtak világával is.

Az egyiptomiaknál három lélekfogalommal találko-
zunk, amelyek közül a ka (5, 6c) lélek az ember életereje 
vagy szelleme, amely a halál után is tovább él. A kát ant-
ropomorf alakban ábrázolja az egyiptomi művészet, ő az 
ember hasonmása, mindig jelen van, segíti az embert egész 
életében, és egyben a nemzőerő jelképe, akár a mezopotá-
miai šedu, vagy a római genius. A ka teremtő erő, életadó 
energia, az élet igazi lényege, a halál után a ka veszi át az 
életfunkciókat. A sírépítmények keleti oldalán helyezték 
el az úgynevezett álajtót, amelyen a halott neve és címei 
voltak felsorolva, ezen át közlekedett a ka lélek, és ide he-
lyezték az étel-ital áldozatot a halott számára. A halotti 
szentély közelében lévő szerdábban helyezték el a halott 
ka szobrát, ez egy teljesen zárt kis helyiség volt, melyen 

LÉLEKFELFOGÁS AZ ÓKORBAN 25-33.



MAGYAR ORVOSI NYELV   2025/1 27

csak szemmagasságban volt egy nyílás, hogy a ka láthassa 
a szertartásokat, amelyeket a halott tiszteletére végeztek el. 
Az áldozatok bemutatása a halott ka lelkének külön erre 
specializálódott papok feladata volt, őket a hozzátartozók 
fizették. A ka lélek hieroglif jele két feltartott kar. A ba (6b) 
lelket madár alakban ábrázolta az egyiptomi művészet, és 
a halott feje mellé helyezték el. A ba lélek mindig a sír kö-
zelében tartózkodott, az ember belső erejét és isteni lényét 
testesítette meg. Az újbirodalom korától már nem teljesen 
madár alakban, hanem madártesttel és emberfejjel, ember-
karral ábrázolták. A ba elhagyhatja a sírt, és felkeresheti 
azokat a helyeket, amelyeket az ember életében kedvelt, és 
helyette továbbra is élvezheti a földi örömöket. A ba lélek 
a mumifikálás folyamán elhagyja a testet, majd a szájmeg-
nyitás szertartásának elvégzése után visszatér, és örök életet 
biztosít a halott számára. A harmadik lélekfogalom az ah 
(6a), hieroglifája a bíbic, a lélek fénytermészetét fejezi ki, de 
halotti szellem, kísértet jelentésben is szerepel.

Ezekben a lélekfelfogásokban a léleknek, illetve egyik 
alakjának örök élete van, és fontos szerepet tölt be az em-
ber életfunkcióinak fenntartásában a túlvilágon is. Egyúttal 
isteni természetű, és az érzékelés, az örömteli dolgok élve-
zése szintén a lélekhez köthető.

 
4. A HOMÉROSZI LÉLEKFOGALMAK
A görög irodalomból Homérosz (7, 8, 9, 10) az első forrá-
sunk a lélek/lelkek természetét illetően. A különféle neve-
ken nevezett lélek különféle feladatokat lát el, és ezek a fel-
adatok a később Platónnál háromra redukálódott lélekrész 
tevékenységeihez hasonlítanak.

1.	 thümosz (11a, 12a)
a)	 ’élet, életerő’
„[…] epedett, hogy vesse az argoszi népet / hátra ha-

mar, s lelkét [thümon] soknak vegye még el a harcban” (Ili-
ász 5,690–1)1 

„[…] föllélegzett s megtért kebelébe a lélek [esz phrena 
thümosz]” (Odüsszeia 5,458–9)

b)	 ’a szív mint az indulatok, a bátorság, a harag szék-
helye’

„hanem Átreidész Agamemnónnak nem tetszett a szí-
vében [thümó]” (Iliász 1,24) (Szabó M. ford.)

„Te pedig belül téped a lelked [thümon] haragudván, / 
hogy az akhájok között a legkiválóbbat nem tisztelted” (Ili-
ász 1,243–4) (Szabó M. ford.)

„úgy ne legyen, hogy majd seregünket sújtja haragja. / 
Mert nagy az indulat [thümosz] úgyis a Zeusz-táplálta ki-
rályban” (Iliász 2,195–6)

1  Ha külön nem jelzem, akkor a homéroszi eposzokat a továbbiakban Devecseri Gábor fordításában közlöm. Saját fordításaim prózafordítások.

c)	 ’vágy, óhaj’
„[…] kelyhed színig van töltve előtted / mindig, akár az 

enyém, hogy igyál, ha kivánja a lelked [thümosz]” (Iliász 
4,262–3) 

„Tedd, amit óhajtasz, cselekedd, ami vágya szivednek 
[thümó].” (Odüsszeia 13,145)

d)	 ’az értelem, az akarat, a gondolkodás székhelye’
„Szólt; mire töprengett a szivében [thümó] Nesztori-

dész hős, / mint ígérje meg ezt s illőn hogyan is vigye vég-
be” (Odüsszeia 15,202–3)

„Csakhogy a lelkem [ana thümon] mást sejt ám, s ez 
teljesedik be” (Odüsszeia 19,312)

„Ugyanis elküldte az istennő, a fehérkarú Héra, / mind-
kettőt egyformán szeretve és féltve a szívében [thümó]” 
(Iliász 1,194–5) (Szabó M. ford.)

„Hányta-vetette utána a lelkében s a szivében [kata phrena 
kai kata thümon], / vajjon a mennydörgő Zeusz sarját űzze 
először, / vagy sok más lükiébelinek vegye-é el a lelkét”  
(Iliász 5,671–3.)

A lélek helye lehet:
a)	 a mellkas, a szív
„rajta tehát, most csak lakomázzatok és igyatok bort, / 

míg szivetekben [eni sztéthesszi] olyan nem lesz, felüdül-
ve, a lélek [thümon], / mint volt, hogy legelőször eredtetek 
útra göröngyös / otthoni földjéről Ithakának” (Odüsszeia 
10,460–3)

b)	 a rekeszizom
„[…] föllélegzett s megtért kebelébe a lélek [esz phrena 

thümosz]” (Odüsszeia 5,458–9)
c)	 a láb (ijedtség hatására)
„azután pedig látták Hektórt közeledni a férfiak sorai-

ban, / megijedtek, mindnek a lábához hullott a lelke [thü-
mosz]” (Iliász 15,279–80) (Szabó M. ford.)

1.	 kér ’a szív mint az érzelmek, indulatok, szenvedé-
lyek székhelye’ (12b, 11b)

„jött az Olümposz csúcsairól, haragudva szivében [kér]” 
(Iliász 1,44)

„[…] kedves szívét [philon kér] sorvasztva csak ült 
ott / és így vágyakozott a csatára s a harci zsivajra.” (Iliász 
1,491–2)

2.	 phrén ’a rekeszizom, mint a gondolkodó, akaró, 
érző képességek székhelye; értelem, szellem, lélek, szív’ 
(12c, 11c)

„Jósa a rossznak, jót sose mondtál még nekem eddig: / 
mindig örül szíved [phreszi], ha a rosszat jósolhatja” (Iliász 
1,106–107)

LÉLEKFELFOGÁS AZ ÓKORBAN 25-33.



MAGYAR ORVOSI NYELV   2025/128

„Csakhogy most a szivem [kata phrena] szörnyen fél: 
félrevezethet / téged a tengeri vénnek ezüstöslábú leánya” 
(Iliász 1,555–556)

„hanem a lelkedben [phreszin] nincs sem erő, sem bá-
torság” (Iliász 3,45) (Szabó M. ford.)

„jól gondold akkor meg a lelkedben s a szivedben [kata 
phrena kai kata thümon]” (Odüsszeia 1,294)

„Automedón, melyik isten volt, ki szívedbe [en sztét-
hesszin] vetette / kárra-vivő tervét, s megfosztott józan 
eszedtől [phrenasz]?” (Iliász 17,469–70)

 
3.	 étor ’szív, életerő, élet; a gondolkodás és az érzel-

mek, az öröm, a fájdalom, a félelem, a remény, az óhaj, a 
hajlam székhelye; értelem, lélek’ (12c, 11d),

„[…] mire fájdalom ébredt Péleiónban: a szíve [étor] / 
bundás melle [sztéthesszin] alatt hányódott kétfele” (Iliász 
1,188–9)

4.	 kardié/kradié ’szív, lélek, bátorság; a szív mint az 
érzelmek, hajlamok, szenvedély székhelye’ (12d, 11e)

„Menj az olümposzi csúcsra, esengj Zeuszhoz, ha a 
múltban / már a szivét [kradién] szóval vagy tettel felvidi-
tottad” (Iliász 1,394–5)

„[…] mert a szivét-lelkét [kradién kai thümon] nagy 
fájdalom érte” (Iliász 2,171)

5.	 sztéthosz ’mellkas’; itt van a kér, a kardié, az étor 
és a thümosz székhelye, ezért ’a szenvedélyek, az érzelmek 
és az ész székhelye’ is (12e, 11f)

„Így szólt, azoknak pedig megindította kebelükben a 
lelket [thümon eni sztéthesszin]” (Iliász 2,142) (Szabó M. 
ford.)

„ennyire nemremegő a te elméd [noosz] is kebeledben 
[eni sztéthesszin]” (Iliász 3,63)

6.	 pszükhé ’életerő, élet, lélek, a halott lelke, szelle-
me, pillangó’ (12f, 11g)

„Ezt elhagyta a lélek [pszükhé] is, és a szemére köd om-
lott” (Iliász 5,696)

„[…] míg lelke [pszükhé] sietve szökött ki a megnyílt 
/ nagy seben át, s a szemét a homály betakarta egészen” 
(Iliász 14,518–9)

„vissza azonban már sohasem zsákmánylod a lelked 
[pszükhé], / sem nem vásárlod, ha kiszállt a fogak rekeszé-
ből.” (Iliász 9,408–9)

„Elhúnyt édesanyámnak is eljött ekkor a lelke [pszü
khé]” (Odüsszeia 11,84)

„Ó jaj, hát csakugyan van Hádész háza ölében / lélek is, 
árnykép is [pszükhé kai eidólon], hanem élete [phrenesz] 
csöpp sem az árnynak” (Iliász 23,103–4.)

„Ekkor a kérők lelkét [pszükhasz] Külléné-hegyi 
Hermész / szólította elő; a kezében fogta a pálcát, / szép szin
arany botját, mellyel megigézi halandók / közt, akinek csak 
akarja, szemét, vagy szünteti álmát.” (Odüsszeia 24,1–4)

A fenti kifejezések azokat a lelki funkciókat testesítik meg 
(beleértve a lelket mint az élet lényegét), amelyek a későb-
biekben a lélek részeiként fognak megjelenni. Nincs egy-
séges lélekfogalom, valamint a lélek helyét illetően is kü-
lönböznek az elképzelések. A lélek székhelyét is különböző 
helyekre képzelték, így a szívbe, a vérbe, a rekeszizomba, a 
fejbe, a májba. A májat azért gondolták a lélek székhelyé-
nek, mivel a májból való jóslás fontos és elterjedt jóslási 
forma volt. A hepatoszkópiát (4b) Mezopotámiából vették 
át a görögök és az etruszkok, és úgy gondolták, hogy ha 
az istenek akaratukat az áldozati állat májába írják, akkor 
ez fontos szerv és a lélek székhelye. Mégis a szívet, lelket, 
gondolkodást jelentő szavak közül kiemelkedik a két leg- 
gyakrabban használt kifejezés, a thümosz és pszükhé. A 
thümoszban kél a harag és az indulatok, de ez a gondolko-
dás, a megfontolás, a vágyakozás szerve is, valamint jelenti 
az életet. A pszükhé szintén jelenti az életet, hiszen a táton-
gó sebeken át kiröppenő lélekkel együtt elszáll az élet is. 
Ugyanakkor a pszükhé jelenti a holtak lelkét, amely az al-
világban tovább él. Azt mondhatjuk tehát, hogy a pszükhé 
a lélek halhatatlan része, amelyet Homérosz a lélegzettel, az 
élet-lélekkel azonosított. A thümosz ezzel szemben a gon-
dolkodó, érzékelő lélek az eposzokban.

5. AZ ÓKORI GÖRÖG FILOZÓFIA LÉLEKFELFOGÁSA
A filozófia létrejöttével, de Szókratész fellépésétől kezdve 
mindenképpen a lélek szerepe és fajtái vagy részei fontos 
részét képezték a görög gondolkodásnak. Vizsgálták a lélek 
funkcióit: hol helyezkedhet el, milyen részekből áll, és va-
jon halhatatlan, vagy velünk együtt megsemmisül. Ariszto-
telész összefoglalta az elődök tanításait a lélekről (13a), és 
azt állította, hogy a régiek elsősorban két nézetet hagytak az 
utódokra a lelket illetően, mégpedig azt, hogy a lélek moz-
gató és érzékelő: ebben a két dologban különbözik a lelkes 
lény a lélek nélkülitől. Arisztotelész a preszókratikus filo-
zófusok és Platón lélekfelfogását ismerteti és bírálja. A pre-
szókratikusok lélekfilozófiájáról nagyon keveset tudunk, 
mivel írásaikból semmi vagy csak töredékek maradtak 
ránk. Ezért nagyon jelentős a doxográfusok szerepe, példá-
ul Arisztotelészé, aki elődeinek nézeteit minden művében 
összefoglalta. Feltűnő azonban, hogy a lélekre használt sok 
homéroszi szó más értelmet nyer, és csak a pszükhé szóval 
találkozunk ’lélek’ jelentésben. A pszükhé szó jelentései is 
többfélék lehetnek, így például Platón Phaidónjában jelent-
heti az élet lényegét, az észt, illetve az ént is.

LÉLEKFELFOGÁS AZ ÓKORBAN 25-33.



MAGYAR ORVOSI NYELV   2025/1 29

Az első görög filozófusok a milétoszi iskola tagjai vol-
tak. Thalészről (akinek az életéről keveset tudunk, például 
azt, hogy megjósolta az i. e. 585–584. évi napfogyatkozást) 
a következőket írja Arisztotelész (13b, 14a): „A hagyo-
mányból úgy látszik, hogy Thálész is valami mozgatónak 
feltételezte a lelket [tén pszükhén hüpolabein], minthogy 
azt állította, hogy a mágneskőnek lelke van, mert a vasat 
mozgatja. Azt is mondják némelyek, hogy az [ti. a lélek] 
áthatja a mindenséget, s ennek alapján vélte Thalész is azt, 
hogy minden tele van istenekkel.”2 (13b)

Ezek alapján úgy tűnik, hogy Thalész és társai, Anaxi-
mandrosz és Anaximenész, mindennek lelket tulajdoní-
tottak, az élettelen dolgoknak is.3 Anaximenész a levegőt, 
a lélegzetet és a lelket egyívásúnak tartja, ahogy logikusan 
következik is abból a megfigyelésből, hogy addig élünk, 
amíg lélegzünk. Az első filozófusok az arkhét keresték, azaz 
azt a dolgot, amelyből a világon minden létrejött, ez Anaxi-
menésznél a levegő (aér) volt, mivel az élethez mindennek 
szüksége van levegőre.

„Ahogy a mi lelkünk [pszükhé], mondja, amely levegő 
[aér], összetart bennünket és uralkodik rajtunk, az egész koz-
moszt is a szél (vagy lélegzet) és levegő veszi körül” (14b). 
A testet összetartó lélek más, Arisztotelészt megelőző szerző-
nél nem fordul elő (14c). Anaximenésznél fordul elő először, 
hogy a pneuma egyszerre jelent lélegzetet és szélrohamot, 
majd ez a használat a tragikusoknál, Aiszkhülosznál, Szo
phoklésznél és Euripidésznél válik általánossá. A lélek mint 
lélegzet ősrégi közkeletű hagyomány volt, azonban ez az első 
állítás a lélekről, és a lélek említése önmagában is jelentős.

Mindenesetre bármivel hozták is összefüggésbe a lelket 
(egyebek mellett a vérrel, a lélegzettel, a szívvel), minden ko-
rai szerző, így Homérosz is az élet fenntartójának és a gon-
dolkodás, a tudatosság forrásának tekintette (14d). Amíg az 
ember lélegzik és mozog, mozgat más dolgokat, gondolko-
dik, érzékel, de ha eszméletét veszti, akkor lelke nem látja el 
a feladatát, ha pedig meghal, akkor ez az állapot állandósul.

Epheszoszi Hérakleitosz4 (14e, 15) szerint az egész koz-
moszt az ellentétek egysége és harca hatja át. Nála a lélek 
tüzes természetű, a világtűz része, amely ellentétéből, a víz-
ből keletkezik és egyben halálát is a nedvessé válás okozza. 
Ha a lélek megnedvesedik, pl. ha a felnőtt férfi részeg lesz, a 
lélek működőképessége csökken, azaz tiszta gondolkodás-
ra képtelen lesz. „A lelkek számára halál vízzé lenni, a víz 
számára halál földdé lenni, ámde a földből víz lesz, a vízből 
pedig lélek.” (14f)

2  Itt és a továbbiakban is a Kirk–Raven–Schofield-könyvben szereplő fordítások mind Cziszter Kálmán és Steiger Kornél fordításai.
3  A korai filozófusok születési és halála évét nem tudjuk pontosan, az akméjukat, azaz a fénykorukat szokták megadni. Theophrasztosz szerint Anaxi-
mandrosz i. e. 547–546-ban 64 éves volt. Diogenész Laertiosz szerint Anaximenész i. e. 528–525-ben, a 63. olümpiasz idején halt meg.
4  Akméját Diogenész Laertiosz a 69. olümpiasz idejére, azaz i. e. 504–501-re teszi.

Hérakleitosz szerint tehát a lélek feladata a gondolkodás, 
a lélek az értelem székhelye, amely eljut a test minden részé-
be, és nincs határa. „Hérakleitosz szerint azáltal leszünk ér-
telmesek, hogy az isteni értelmet [logosz] lélegzés által ma-
gunkba szívjuk, és álmunkban megfeledkezünk magunkról, 
de ébren visszanyerjük értelmi képességeinket.” (14g)

Ahogy Anaximenésznél a lélegzettel függ össze a lélek 
és az élet, úgy Hérakleitosznál a lélek tüzes természetével, 
hiszen az élő test meleg, míg a halott hideg. A görögök úgy 
képzelték, hogy a levegő kétféle: létezik a tüzes természetű, 
az éghez közeli, isteni aithér és a földhöz közeli aér; ez utób-
bi a levegő kevéssé tiszta, nem isteni része, amelyet beléleg-
zünk. A lélek-lélegzet és a lélek tüzes természete egyaránt 
nagyon régi gondolat, Anaximenész az előbbi hagyomány-
ból, míg Hérakleitosz az utóbbiból merítette lélekfogalmát. 
Foglalkozik az ébrenlét, alvás, halál kérdéseivel, és azt mond-
ja, hogy amikor ébren vagyunk, lelkünk kapcsolatban áll az 
isteni értelemmel, a logosszal, amely azonos a világtűzzel, 
álmunkban azonban ez a kapcsolat megszakad. Alvás alatt 
a légzés biztosítja, hogy ne váljunk el teljesen a világtűztől, 
amely a halállal szakad meg véglegesen. Ez a gondolat is régi 
népi hagyományon alapul, megtalálható a legtöbb ősi kul-
túrában, ahogy fentebb is említettem, hogy az alvás során a 
lélek tevékenysége csökken (jelen esetben azért, mert elsza-
kad a világtűztől), nem tudja feladatát ellátni, és a halállal 
teljesen megszűnik a lélek alkalmassága feladatainak ellátá-
sára. Hérakleitosznál a lélek első ízben került összefüggésbe 
nemcsak a test, hanem a világegész szerkezetével. Az értelem 
székhelye kifejezetten a lélekbe helyeződik át.

Szamoszi Püthagorasz a dél-itáliai Krotónban alapította 
meg iskoláját, és egész filozófiája, a lélekről vallott felfogása 
igen nagy hatással volt Platónra. Püthagorasz tanításairól 
csak másodlagos forrásaink vannak. A lélekvándorlásról 
szóló tanítást az orphikusoktól vehette át, de hogy az or-
phikusok honnan vették, arról csak találgatások folynak. 
Tudjuk, hogy járt Egyiptomban, és az egyiptomi túlvilághit 
szerint a lélek fennmarad, és az ember folytatja a túlvilágon 
e világi életét, de lelke nem vándorol.

Az a gondolat, amely majd Platónnál oly fontos szerepet 
fog betölteni az igazi tudás elnyerésénél, hogy tudniillik a 
lélek a testtel érintkezve beszennyeződik, az orphikusoktól 
ered. Püthagorasz a lélek megtisztításának eszközének tartja 
a filozófiával és a tudományokkal való foglalkozást, valamint 
a zenét. Másodlagos forrásokból tudjuk, hogy orvoslással is 
foglalkozott, és a zenét elsőként alkalmazta bizonyos lelki 

LÉLEKFELFOGÁS AZ ÓKORBAN 25-33.



MAGYAR ORVOSI NYELV   2025/130

betegségek gyógyítására. Úgy gondolta, hogy a dallamok és 
a zene segítségével lehet az emberi jellemet és szenvedélyeket 
gyógyítani, mivel ezek hatására a lélek képességei harmoni-
kusan összerendeződnek. Így képes volt testi és lelki beteg-
ségeket is meggyógyítani, a lélek szenvedélyeit, pl. haragot, 
részvétet, szomorúságot, mindenféle vágyat, sóvárgást, in-
dulatokat az ellenkezőjére fordítani. Hallgatói esténként ze-
nét hallgattak, amely segítségével megtisztult lelkük a napi 
szennyeződésektől, és nyugodt álmuk volt, reggel pedig 
másféle dallamokkal űzte el az éjszakai kábultságot. A táncot 
szintén felhasználták, a zeneszerszám a lant volt, valamint 
Homérosz és Hésziodosz kiválasztott verseit olvasták fel a lé-
lek helyrehozására. Bizonyos szenvedélyeket és betegségeket 
szó szerint ráénekelve gyógyítottak (16a, 10a).

Arisztotelész a püthagoreusok lélekfelfogásáról beszá-
molva azt írja (13c), hogy a lélek (pszükhé) valamiféle 
harmónia, amely ellentétek keveréke és összetétele. Tu-
domásunk szerint az orvos és filozófus krotóni Alkmaión 
volt az első, aki állatokat, nevezetesen kecskéket boncolt. 
Felfedezte a később Eustach-kürtnek nevezett, a fület és a 
garatot összekötő járatot, valamint azt is, hogy a szemideg 
(amit pórusnak nevezett) az agyba vezet. Ő alkotta meg az 
első noszológiai elméletet is (a betegségek kialakulásával és 
okával foglalkozó tudomány), amely szerint a testünkben 
lévő ellentétek (hideg és meleg, nedves és száraz) megfelelő 
aránya esetén egészségesek vagyunk, a betegség oka pedig 
(az isteneken kívül) az ellentétes tulajdonságok egyikének 
túlsúlya. Alkmaión szerint a lélek állandó mozgásban van, 
akárcsak az égitestek, és emiatt hasonlatos az istenekhez és 
halhatatlan (13d). Az, ami önmagát mozgatja, halhatatlan 
kell legyen: ezt az érvet a lélek halhatatlanságára vonatko-
zóan feltehetően Platón Alkmaióntól vette át (14g, 17a).

Akragaszi Empedoklész (i. e. 500 körül született) az első 
filozófus, akiről tudjuk, hogy írt egy orvosi értekezést 600 
sor terjedelemben, valamint hogy Az orvostudomány című 
írása prózában íródott, de egyik sem maradt fenn. A Por-
phüriosznál fennmaradt töredék szerint a szív körüli vér 
a gondolatok székhelye (105. töredék, 18). Empedoklész 
elemtana szerint a földön minden négy elemből áll: vízből, 
tűzből, levegőből és földből. Szerinte a lélek a gondolkodás 
és az érzékelés forrása, és azért képes a lélek gondolkodni 
és érzékelni, mert mind a négy elem megtalálható benne. 
Empedoklész a lélek vándorlását is tanítja: „Mert én egykor 
voltam már fiú is, lány is, bokor, madár és néma tengeri 
hal” (B 117, 18). Szerinte a véres áldozatok és a húsfogyasz-
tás az eredendő bűnök, amelyek miatt a léleknek újra meg 
újra más lényben kell újjászületnie. „Mert földdel látjuk 
a földet, vízzel a vizet, aithérrel az isteni aithért, tűzzel a 
megsemmisítő tüzet, szeretetet szeretettel, a gyűlöletet meg 
szomorú gyűlölettel.” (fragm. B109, 18)

Anaxagorasz és az atomista filozófia ókori képviselője, 
Démokritosz (18) néhol a lélek és az ész azonosságát ta-
nítják, máskor megkülönböztetik a kettőt. Tehát a legtöbb 
preszókratikus filozófusnál a lélek mozgató és megismerő 
képességgel rendelkezik. Démokritosznál a lélek és az ész 
ugyanaz. A lélek és az ész atomjai kicsinyek, gömbölyűek, 
ezért a legmozgékonyabbak. A lélek a testben szétszórt, 
gömb alakú atomokból áll, valószínűleg ez a testben min-
denütt jelen lévő életszellemek forrása. Feltehetően az ész 
a lélekatomok koncentrációja. Az ókori atomisták szerint 
a lélek nem halhatatlan, hanem a test halálakor a lélekato-
mok is fölbomlanak.

Szókratész tanításait Platón és Xenophón műveiből 
ismerjük, bár nehéz elkülöníteni, hogy valójában mi volt 
Platón saját tanítása és mi a mesteréé. Fellépését szókraté-
szi fordulatnak nevezzük, ugyanis a korábbi természetfilo-
zófia helyett az ember kerül a filozófusok vizsgálódásának 
homlokterébe. Az ember, a társadalom, a vallás, az etika 
kérdései válnak fő témájává a filozófiai iskoláknak.

Szókratész leghíresebb tanítványa Platón (i. e. 427/428–
348), aki több írásában is foglalkozik a lélekkel (Állam, 
Phaidón, Phaidrosz, Timaiosz). A Phaidónban (17c) Szók-
ratész halála előtt barátai összegyűlnek a börtönben, és 
Szókratész a közelgő halála kapcsán beszél a lélek halha-
tatlanságáról. Minden filozófusnak foglalkoznia kell a ha-
lállal, de nem szabad öngyilkossághoz folyamodnia. Platón 
a lélek halhatatlanságáról, a léleknek a test börtönéből való 
szabadulásáról és az igazi megismerésről szóló tanítása-
ira nagy hatással voltak az orphikus, püthagoreus tanítá-
sok és Alkmaión nézetei. A bölcs nem fél a haláltól, mert 
megszabadul a halállal a test nyűgétől, és a test börtönéből 
megszabadult lélekkel elérheti a tökéletes megismerést. Az 
érzékszerveink ugyanis megcsalnak bennünket, velük csak 
az ideák, a valódi létezők másolatait fogjuk fel, míg a test 
börtönéből szabadult lélek az ideák világába érkezvén a va-
lódi létezőket ismerheti meg. A test ezernyi bajt hoz ránk, 
táplálékra, ruhára van szüksége, betegségek, félelmek, 
szenvedélyek, ábrándképek gátolják, emiatt nem érhető el 
az igazi bölcsesség, a phronészisz. Az életben akkor jutunk 
a legközelebb a tudáshoz, ha a lélek minél inkább elszakad 
a testtől. Ezért a filozófus örömmel néz a halál elébe, hiszen 
akkor érheti el az igazi bölcsességet. Beszél a tanulásról, 
amely nem más, mint az ideákra való visszaemlékezés. Az 
ember lelke minél több ideával találkozott, mielőtt újjászü-
letett volna, annál több ismeretet fog szerezni a földi élet-
ben. Az újjászületés körforgásában ki milyen földi életet 
élt, úgy fog újjászületni, így például a zsarnokok, rablók, 
igazságtalanok keselyűk, héják és farkasok lesznek.

Taylor szerint a Phaidrosz az egyik legkiválóbb írása Pla-
tónnak (17a). A Phaidroszban ismét előkerül a lélek halha-

LÉLEKFELFOGÁS AZ ÓKORBAN 25-33.



MAGYAR ORVOSI NYELV   2025/1 31

tatlanságának kérdése. A lélek isteni természetű, önmagát 
mozgatja, tehát halhatatlan; ami önmagát mozgatja, az nem 
keletkezhet és nem pusztulhat el. Ha a lélek a vizsgálódásai 
során az érzékszervek tapasztalataira támaszkodik, akkor 
csak tévelyeg. Viszont az érzékszervi tapasztalatok segítik 
a visszaemlékezést. Beszél a lélek részeiről, a híres fogatha-
sonlatban a kocsihajtó az ész, két lova közül az egyik derék 
és nemes, a másik hitvány. A nemes ló a helyes vélemény, 
a tisztesség, okos szóval lehet irányítani; a másik nehezen 
kormányozható, féktelen és kérkedő, a vágyakat jelképezi. 
Beszél a lélekvándorlásról is: ahonnan jött a lélek, oda nem 
tér vissza tízezer évig, csak akkor, ha valaki háromszor filo-
zófusként születik újra, azoknak lelke háromezer év múlva 
visszatérhet csillaglakására.

Az Államban a lélek munkájának tartja a vezetést, a meg-
fontolást, az életet, erénye az igazságosság (17b). A lélek haj-
lamai a gondolkodás, az indulat és a vágyakozás. Azt, amel�-
lyel gondolkodunk, a lélek gondolkodó részének nevezzük, 
azt pedig, amelyik éhezik, szomjazik, szeret stb., általában 
a vágyak hatása alatt áll, a lélek vágyakozó részének nevez-
zük. A lélek harmadik része az indulatos, amely természettől 
fogva a gondolkodó lélekrész segítője. Az ember lelkének 
ugyanazon részei vannak, mint az államnak: a vezetők meg-
felelnek a gondolkodó lélekrésznek, az őrök az indulatos, a 
kézművesek, földművesek a vágyakozó lélekrésznek (17b).

A lélek betegségei az igazságtalanság, a zabolátlanság, a 
tudatlanság, a gyávaság (17b), de ezek nem pusztítják el a 
lelket, mert a lélek halhatatlan. Az Állam a pamphüliai Ér 
(17b) látomásával zárul, amely azt meséli el, hogy mi törté-
nik az igazságos és a gonosz emberek lelkével haláluk után.

Dodds (3) azt írja, hogy az V. századi attikai szerzőknél 
a pszükhé, a lélek hasonlóképpen, mint ióniai elődeiknél, 
inkább emocionális tulajdonságokkal rendelkezik: a bá-
torság, a vágyak, a szenvedélyek, a szánalom, a szorongás 
székhelye. Platón előtt ritkán fordul elő az értelem szék-
helyeként, és hatásköre a homéroszi thümoszéval azonos. 
Alkalmanként a lelkiismerettel is azonosították, valahol a 
test mélyén lakik, és innen szól az emberhez, ahogy a ho-
méroszi idézeteknél is láttuk. Láttuk, hogy Hérakleitosznál 
a lélek ébren a legaktívabb, Xenophón és Pindarosz szerint 
a lélek akkor a legaktívabb, amikor a test alszik. Dodds úgy 
gondolja, hogy ez a gondolat a sámánisztikus kultúrákból 
ered, amelyekkel a görögök Thrákiában és a szkütháknál 
találkozhattak, és a sámánhitből eredő lélekfelfogás meg-
található Püthagorasznál, Empedoklésznél és Platónnál is.

Arisztotelész lélekfelfogásának előzménye a lélekről szó-
ló platóni tanítás (13e). Platón a Kratüloszban azt mondja, 
hogy a lélek az élet principiuma. Ahogy láttuk, a léleknek 
három része van: a gondolkodó, az indulatos (harag, felin-
dulás, elszántság) és a vágyakozó (táplálkozás, szaporodás) 

lélekrész. A jól működő lélekben a lélekrészek a gondol-
kodó lélekrész uralma alatt állnak, a rosszul működőben a 
vágyakozó lélekrész kerekedik felül. Platón a Timaioszban 
azt írja, hogy egyedül az ember lelke áll három részből, a 
növényeknek csak vágyakozó lelkük van, az állatoknak pe-
dig vágyakozó és indulatos (17c). A lélek gondolkodó része 
az emberben isteni és halhatatlan, a másik két rész halandó 
(17c). Arisztotelész még több életjelenséget utal a lélek fel-
adatai közé, a lélek formái nála a következők:

1.	 A legalacsonyabb rendű a tápláló lélek, ez minden 
élőlényben (növények, állatok, emberek) egyaránt megta-
lálható.

2.	 Az érzékelő lélek az állatok sajátja, az érzékelő lélek 
feladata a gyönyör és a fájdalom érzése, és az ezek nyomán 
fellépő vágyakozás.

3.	 A gondolkodó lélekrész az érzékelésből születik meg:
a)	 fantázia, képzelet, amelynek fejleménye az emléke-

zet, ez nem minden lénynél van meg,
b)	 a gyönyör és a fájdalom érzéséből kialakuló vágya-

kozás nyomán jön létre a mozgás képessége (ez az állatok-
nál is megvan),

c)	 az értelem pedig sajátosan csak az emberre jellemző.

Négy fő lelki tevékenységet különböztet meg a lélek részei 
alapján: a táplálkozás, az érzékelés, a mozgás és a gon-
dolkodás. A lelken belül megkülönböztet aktív és passzív 
észt, az aktív ész túlélheti a test halálát, amely a lélekben 
lakozó isteni.

Platón és Arisztotelész lélekfilozófiájának ismeretelmé-
leti jelentősége a legnagyobb, ők foglalkoztak első ízben 
azzal a kérdéssel, hogy hogyan teszünk szert az ismeretek-
re, ennek folyamán mi zajlik az emberben, mi a tanulás, a 
fantázia, az emlékezet. Egyúttal ebből ered az erényekről 
szóló tanításuk is.

A hellenisztikus filozófiai iskolák közül jelen írásban már 
csak Epikurosz (19) és az őt követő Lucretius lélektanát is-
mertetem röviden. Epikurosz átveszi az ókori atomisták, Le-
ukipposz és Démokritosz tanítását az atomokról és az űrről. 
Azaz a világon minden atomokból és az űrből áll. Epikurosz 
a halálfélelemtől, a természeti jelenségektől és az istenektől 
való félelemtől szerette volna megszabadítani az embereket. 
Ezért az tanította, hogy a halállal a tudat elvész, a test és a 
lélek atomjaira bomlik, nincs túlvilági büntetés. Az érzéke-
lés és a megismerés a tárgyakról leváló atomokkal történik, 
amelyek képecskéket, eidóla alkotnak, ezek eljutnak az ér-
zékszervekbe, és onnan a lélekbe. Epikurosz egyetért azzal 
az általános felfogással, hogy a lélek adja a testnek az életet 
(20a). Az atomokból álló lelket olyan lehelethez (pneuma) 
hasonlítja, amelyhez valami meleg vegyült. Ugyanis világos, 
hogy a halott se nem lélegzik, se nem meleg. Lucretius sze-

LÉLEKFELFOGÁS AZ ÓKORBAN 25-33.



MAGYAR ORVOSI NYELV   2025/132

rint a lélek a tűz, a levegő, a lélegzet és egy meg nem nevez-
hető elem keveréke, de maga a lélek nem bontható fel ezen 
részekre (21a, 21b). A névtelen elem adja meg a lélek specifi-
kus funkcióit, így az életfunkciókat.

Lucretius (21) megkülönbözteti az animust és az animát. 
Az animus a mellkasban helyezkedik el, a lélek gondolko-
dó része, míg az anima a testben szétszóródva az idegek 
feladatát látja el, érzéseket és érzeteket közvetít az animus 
felé, és a mozgásokat a végtagok felé. Ma az animust az ag�-
gyal azonosítanánk. Lucretius mensnek, elmének is nevezi 
a lelket, amely együtt születik, nő és öregszik az emberrel. 
Lucretiusnál a lélek (mens) pórusai, amelyeken a dolgok 
képmásai bejuthatnak, álmunkban is nyitva vannak. Luc-
retius a De rerum natura 3. könyvében (21c) írja le az ani-
mus és az anima kapcsolatát. Az animus, amelyet gyakran 
elmének, mensnek is hívunk („mentem quem saepe voca-
mus”), megfelel az elődöknél a gondolkodó lélekrésznek, 
vagy a nusznak vagy a logikonnak, az észnek, míg az anima 
a pszükhének vagy a testben szétszóródott alogonnak. Az 
animus és az anima elválaszthatatlanul össze vannak köt-
ve („anima atque animus vincti”) (21d). Az animus és az 
anima testi (21e): „Haec eadem ratio naturam animi atque 
animai / corpoream docet esse.” Az animus úgy irányítja az 
egész embert, mint lovas a lovát vagy a kormányos a hajót 
(21e). Az animus végtelen finomságú atomokból áll, részei 
a pneuma, a calor, az aer és a meghatározatlan negyedik 
elem. A lélek született és halandó („nativos et mortalis esse 
animos”) (21d). A test és a lélek egymás nélkül nem létez-
hetnek, együtt adják az életképességet: „Denique corporis 
atque animi vivata potestas / inter se coniuncta valent vi-
taque fruuntur” (21f). Lucretius sok bizonyítékot hoz fel 
arra nézve, hogy miért nem kell félnünk a haláltól, és hogy 
miért nem létezhet a halandó testben halhatatlan lélek.

ÖSSZEGZÉS
Tulajdonképpen az animáról való elképzelés előzményét meg-
találjuk a hippokratészi corpus Diétáról (Peri diaitész) című 
írásának 4. könyvében, amely egy álmoskönyv, erős orphi-
kus, püthagoreus hatást mutat, és Platónnál is hasonló gon-
dolatokat találunk, valószínűleg ezek a filozófiai iskolák ha-
tottak az ismeretlen szerzőre. A Peri diaitész Werner Jaeger 
szerint az i. e. IV. század közepén íródott, míg mások az i. e.  
V. század végére datálják. Ez az álmoskönyv, amely az 
emberek álmaiból von le következtetéseket arra vonatko-
zóan, hogy milyen betegségben szenvednek, azzal kezdő-
dik, hogy alvás közben a lélek mintegy elszabadul a testi 
dolgok, az érzékelés rabságából, és minden tevékenységet 
egymaga végez. Alvás közben a lélek bejárja a testet, szert 
tesz a szükséges ismeretekre, amelyekről álomban tudósítja 
az embert. Álomban a lélek jelzi a testi eseményeket, ame-
lyeket a természetes dolgok bősége vagy hiánya, illetve a 
szokatlan változások idézhetnek elő, és amelyek különféle 
betegségekre utalnak (22).

Egészen a XVIII. századig él az az elképzelés, hogy az em-
beri testben működnek animális és vitális erők. Ha ezek va-
lamilyen károsodást, ártalmat szenvednek, akkor az ember 
megbetegszik (23). A vis vitalis és vis animalis nyilvánvalóan 
a léleknek ezen régi felfogásából ered, és szintén hasonlósá-
got mutat a legrégibb, sámánisztikus lélekfelfogással.

Ezzel tulajdonképpen eljutottunk odáig, hogy a legré-
gibb idők óta meglévő sámánisztikus hagyomány, az élet 
és a lélegzet-lélek elképzelése hogyan jutott el az ókori filo-
zófusok lélekfelfogásáig, ahol a pneuma (lélek-lélegzet) az 
élet principiuma, és a sokfajta lélekelnevezés dacára a lélek 
mindenhol az élet principiuma. Már a sámánisztikus lélek-
felfogás szoros kapcsolatot mutat a lélek (elvesztése) és a 
testi betegségek között. Tulajdonképpen nem más ez, mint a 
modern kor felfogása arról, hogy a lelki betegségek hogyan 
szomatizálódnak. Nemcsak az élet lehetetlen a lélek nélkül, 
ahogy a lélegzet nélkül is, hanem értelmi és érzelmi képes-
ségeink is a lélek megfelelő működésétől függnek. Azaz ami 
az embert emberré és élővé teszi, az nem más, mint a lélek.

LÉLEKFELFOGÁS AZ ÓKORBAN 25-33.



MAGYAR ORVOSI NYELV   2025/1 33

IRODALOM
1.	 Eliade, Mircea Shamanism [A sámánizmus] Budapest, Osiris 

2002:46–75(a), 193, 201(b), 375(c), 275(d), 201(e).

2.	 Frazer, James G. The Golden Bough [Az aranyág] Budapest, Század-
vég 1993: 25–27(a), 117–128(b).

3.	 Dodds, Eric Robertson The Greeks and the irrational [A görögség 
és az irracionalitás] Budapest, Gond-Cura Alapítvány – Palatinus 
Kiadó 2002:67–91.

4.	 Oppenheim, A. Leo Ancient Mesopotamia [Az ókori Mezopotámia] 
Budapest, Gondolat 1982: 251–253(a), 260–270(b).

5.	 Budge, Wallis E. A. Osiris and the Egyptian Resurrection. 2. köt. 
New York, Dover Publications, 1973:128–30.

6.	 Ions, Veronica Egyptian Mythology London: Hamlyn 1982:21, 84, 
86(a); 124–125, 132, 137(b); 28, 33, 104, 122, 124, 130, 132(c).

7.	 Homer The Iliad 1–2. köt. Trans. by Murray A. T. (Loeb Classical 
Library) Cambridge, Massachusetts – London, Harvard University 
Press – William Heinemann 1978.

8.	 Homer The Odyssey 1–2. köt. Transl. by Murray A. T. (Loeb Clas-
sical Library) Cambridge, Massachusetts – London, Harvard Uni-
versity Press – William Heinemann 1984.

9.	 Homérosz Iliad [Íliász] Devecseri Gábor ford. Budapest, Magyar 
Helikon 1972.

10.	 Homérosz Odyssey [Odüsszeia] Devecseri Gábor ford. Budapest, 
Magyar Helikon 1971.

11.	 Liddell, Henry George, Scott, Robert A Greek-English Lexicon 
Oxford, Clarendon Press 1968:810(a), 948(b), 1954 (c), 780 (d), 877 
(e), 1643 (f), 2026–7(g).

12.	  Elischer–Fröhlich’s dictionary to Homer’s two epics for school use. 
Third edition [Elischer-Fröhlich szótára Homeros két eposához 
iskolai használatra. 3. kiad.] Budapest, Lauffer Vilmos-féle Könyv-
kiadóhivatal 1901:138(a), 163(b), 307(c), 169(d), 277(e), 317(f).

13.	 Arisztotelész Writings on the philosophy of the soul [Lélekfilozófiai 
írások] Steiger Kornél ford. Budapest, Európa 1988:16–23(a), 20(b), 
27–28(c), 29(d), 355–77(e).

14.	 Kirk, Geoffrey Stephen, Raven, John Earle, Schofield, Malcolm 
The presocratic philosophers [A preszókratikus filozófusok] Bu-

dapest, Atlantisz 1998:150(a), 239(b), 242(c), 152(d), 301–7(e), 
303(f), 306(g).

15.	  Heraclitus’ Muses, or On nature [Hérakleitos múzsái vagy A termé-
szetről] Budapest, Helikon 1983.

16.	  Greek thinkers from Thales to Anaxagoras [Görög gondolkodók 
Thalésztól Anaxagoraszig] Bodor András, Kerényi Károly, Mar-
ticskó József, Ritoók Zsigmond, Sebestyén Károly, Steiger Kornél, 
Szabó György ford. Budapest, Kossuth Könyvkiadó 1992:56–9.

17.	  The complete works of Plato, vols 1-3 [Platón összes művei. 1–3. 
köt.] (Bibliotheca classica) Devecseri Gábor, Faragó László, Kárpáty 
Csilla, Kerényi Grácia, Kövendi Dénes, Papp János, Péterfy Jenő, 
Ritoók Zsigmond, Steiger Kornél, Szabó Árpád, Szabó Miklós, Te-
legdi Zsigmond ford. Budapest, Európa 1984: 2. kötet 745–748(a), 
2. kötet 295, 699–709(b), 1. kötet 1045, 1061, 1072(c), 3. kötet 
340–344, 379–381(d).

18.	  Greek thinkers from Empedocles to Democritus [Görög gondol-
kodók Empedoklésztől Démokritoszig] Bodor András, Kövendi 
Dénes, Sebestyén Károly, Steiger Kornél, Szabó György ford. Buda-
pest, Kossuth Könyvkiadó 1992:59–104.

19.	 Cicero, Marcus Tullius On the supreme good and evil [A legfőbb 
jóról és rosszról] Némethy Géza ford. Budapest, Franklin Társulat 
1901.

20.	 Long, Anthony Arthur Hellenistic philosophy [Hellenisztikus filo-
zófia] Budapest, Osiris 1998:71–85.

21.	 Lucretius On the nature of things [De rerum natura] (Auctores La-
tini 6.) Budapest, Tankönyvkiadó 1969:39(a), 40(b), 88, 93–94(c), 
91(d), 90(e), 95(f).

22.	 Szabó Mária Dream interpretation and healing in ancient Greece 
[Álomfejtés és gyógyítás az ókori Görögországban] Magyar Orvosi 
Nyelv 2023;1:15–22. https://doi.org/10.1556/650.2024.HO2818

23.	 Barta Andrea, Delbó Katalin, Varga Éva Katalin, Szabó Mária, 
Szőllősi Lili, Somodi Brigitta, Bereczki Dániel The Hungarian trans-
lation of Ferenc Pápai Páriz’s Basel university thesis on the 350th an-
niversary of his defence and medical graduation [Pápai Páriz Ferenc 
baseli egyetemi diplomamunkájának latinról magyarra fordítása 
védésének és orvossá avatásának 350. évfordulóján] Orvosi Hetilap 
2023;46:1815–8. https://doi.org/10.1556/650.2024.HO2818

LÉLEKFELFOGÁS AZ ÓKORBAN 25-33.

„Pókhálónál finomabb hálók pókhálózzák be a lelket, s ideg-
zetünket s erezetünket a kristályvíz iszapjánál finomabb ré-
tegek ülik meg. Sok-sok holt gondolat ülepszik le a lélek  
zugolyaiban, mintha tisztátlan lelkeknek párái volnának,  
s ezektől a páráktól oly nehézkes lesz a lelkünk, mintha máz-
sás súlyok nehezednének ránk. Ezt a belénk avasodott halált, 
ezt a hozzánk tapadt bűnt az élő lélek áramaival (...)  
kell magunkból kilöknünk.”

(Prohászka Ottokár)

„A lélekben lakozó legfőbb jó: a belátás, megértés, együtt- 
érzés és erény - az ember legfőbb feladatai a Földön.”

(Platón)

https://doi.org/10.1556/650.2024.HO2818
https://doi.org/10.1556/650.2024.HO2818
https://doi.org/10.1556/650.2024.HO2818
https://doi.org/10.1556/650.2024.HO2818



